走近伊斯兰教文化
                    ——读《穆斯林的葬礼》
                                     魏孔兰                       
内容摘要   《穆斯林的葬礼》讲述了一个穆斯林家族，六十年间的兴衰，三代人命运的沉浮，两个发生在不同时代、有着不同内容却又交错扭结的爱情悲剧，塑造了梁亦清、韩子奇、梁君璧、梁冰玉、韩新月、楚雁潮等一系列栩栩如生的人物，展现了奇异而古老的伊斯兰民族风情和充满矛盾的现实生活。如霍达所言，“无意在作品中渲染民族色彩，只是故事发生在一个特定的民族之中，它就必然带有自己的色彩”，“伊斯兰教和这个民族有着久远的历史渊源和密切的现实联系”，伊斯兰教不仅仅是一种宗教，更是一种生活方式；不仅告诉信徒要相信真主、天使和来世，还告诉他们应当如何在尘世间生活以求得真主的喜悦。本文将重点从伊斯兰信仰、专有名词、婚姻及丧葬礼仪、伊斯兰教禁忌及其标志五个方面来描述《穆斯林的葬礼》一书中所展现的伊斯兰教文化。

关键词   穆斯林      伊斯兰文化     葬礼

伊斯兰教，广义地说是一种宗教文化，包括宗教信仰、经典、礼仪、善行及教团组织、建筑等；狭义地说，它是穆罕默德在其特定的历史条件下创立的宗教，与佛教、基督教并称为世界三大宗教。“伊斯兰”是阿拉伯文“Islam”的音译，本意是“顺服、顺从、和平”等，即一个人只有通过对安拉旨意的归顺和对安拉戒律的服从，才能得到真正的和平，归信这个宗教的人就称“穆斯林”Muslim，即“顺从者”，由“伊斯兰”转化而来。伊斯兰教在中国经过1300多年的传播和发展，和中国传统文化相互融合，已成为中国文化不可缺少的一部分。
一、伊斯兰教信仰及其相关节日
放眼世界，伊斯兰教是在两种截然不同的形势下传播的，取得或者没有取得政权，在后一种政治境遇中，其发展往往是比较坎坷的，尤其在中国这样一个传统文化厚重坚实的国家里，情形就更是如此。基本上可以说，它的发展过程就是本土化、民族化的过程，自传入以来，就在不断地解决自身命运的问题，即如何适应传统社会、如果它不能彻底改造传统社会的话。关于伊斯兰教初次传入中国，《穆斯林的葬礼》中有这样的一段描述：
“早在大唐高祖武德年间（618-626），伊斯兰教先知穆罕默德门下的四位大贤就曾远来中国……两位逝世后葬于泉州东郊的灵山，后人称为‘圣墓’，一直留存至今。唐永徽二年（651），阿拉伯第三任哈里发奥斯曼又曾派出使节到达长安，谒见高宗皇帝……”。[1]唐、五代、宋时期，基本上是伊斯兰教在中国的萌芽时期，我国史学家一般以公元651年为伊斯兰教传入中国的标志年，自此商旅往来络绎不绝，频繁的友好交往和经贸互通一方面促进了中国和阿拉伯、波斯等地间业已存在的传统友谊，另一方面也为伊斯兰教传入中国创造了条件。显然伊斯兰教的早期入华应该不是一种有意识的行为，而是商贸活动的副产品，举世闻名的“丝绸之路”则是其传入中国的重要载体。我国东南沿海至今还留存的伊斯兰教寺院如广州怀圣寺、泉州清净寺、扬州仙鹤寺、杭州凤凰寺等，都是唐宋时期“海上丝绸之路”的珍贵遗物；宋代以后，穆斯林逐渐从沿海向内地聚集，如吐罗耶定巴巴到过的西安的清修寺，开封的东大寺，济南的南大寺，以牛街清真寺为代表的“北京四大名寺”等。清真寺是伊斯兰精神渗入穆斯林心灵的媒介，穆斯林礼拜和敬事安拉又是通过清真寺上达的，因此，穆斯林又将清真寺称为“安拉的房子”。凡是有穆斯林的地方就会有清真寺，他们的日常社会生活都是围绕着清真寺来进行的，尤其是回族，虽然分布范围遍及大江南北，与此同时又相对的集中，所谓“大杂居、小聚居”。
“大约远在公元7世纪，一些头上缠着白布的阿拉伯商人来到了东土大唐，他们习惯了神州大地的水土，在这里娶妻生子，留下来了……就在这块土地上生根了，繁衍生息，世代相传，元朝的官方文书称他们为‘回回’，他们本身也以‘回回’自称，一个新的民族在东方诞生了。由于历史上难以避免的融合，回回民族当中也糅进了一些汉人、蒙古人、维吾尔人和犹太人的成分，但回回始终保持着自己的独立存在，而不融入汉人或其他民族之中……他们始终是少数，这少数的人艰难地、顽强地、小心翼翼地生活着，信奉着自己的主。他们相信真主是独一无二的，他创造了大地，苍穹，自然力、人、天使和‘镇尼’（精灵），他主宰着一切；他是没有形象的，但又是耳聪目明、全知全能的，……主永远与穆斯林同在，穆斯林归顺真主，接受真主通过穆罕默德所晓喻的启示……他们相信人生有‘后世’，相信‘末日审判’ ……一切将由真主判定……”[2]这一段宏观地回顾了中国穆斯林漫长而又艰难的足迹，提示了他们在华夏文化与伊斯兰文化的撞击融合中独特的心理结构，以及伊斯兰教倡导的“信安拉、信天使、信使者、信后世及信仰祸福都是前定”，加上“真主通过穆罕默德所晓喻的启示”即《古兰经》，就构成了完整的六大信仰。当然在《穆斯林的葬礼》一书中，这六大信仰及其它与伊斯兰教相关的知识并未直接呈现在读者面前，而是穿插在全书的每一个章节甚至于每一个细节中，我所做的工作只是把这些散落在沙滩上的珍珠小心地串起来，与大家一起分享。
（一）六大信仰（伊玛尼）

    1.信安拉

安拉也叫真主、胡达等，有些地区的穆斯林以“起指”（上翘食指）表示信主独一。《古兰经》说安拉在六日内创造了世界万物，用“黑色的干泥”造化了人，人为万物之灵，但宇宙万物的总归宿是真主，所有的事物都不能脱离真主的预定和掌握。《穆斯林的葬礼》中吐罗耶定巴巴给还是小流浪儿的韩子奇讲述了关于亚当和夏娃的故事“真主用泥土造了亚当——人类的祖先……亚当和夏娃经不起诱惑上当失足了，一颗禁果使他们获罪，被真主逐出了天园，贬到下界成为人类的始祖”[3]。这一创世说和基督教是一致的，甚至在“用泥土造人”这一说法上和中国古代传说中的女娲抟土造人也有着惊人的相似，即人是源于大地的。

2.信使者
伊斯兰教认为，真主在不同历史时期向不同的民族派遣了众多使者，穆罕默德是安拉向人间派遣的最后一位使者，是最伟大的先知，在《穆斯林的葬礼》一书中，吐罗耶定巴巴就充当了这样的一个角色，把韩子奇带入了伊斯兰的世界。
3.信天使

《古兰经》说天使是真主用“光”创造的妙体，不分性别、不食不饮、无生无死、长有翅膀、变幻莫测、数目繁多、各司其职，最著名的有四大天使，其中奉安拉之命向穆罕默德传达“启示”的吉卜利勒最广为人知。

4.信经典

“古兰”一词为阿拉伯语“Kurˋan”音译，意为“读物、宣读”，也译为《可兰经》，是伊斯兰教信仰和教义的最高准则，是穆斯林社会生活、宗教生活和道德行为的神圣指南。《古兰经》既是一部宗教经典，又是一部韵体散文形式的阿拉伯文献，是研究穆罕默德及当时阿拉伯半岛社会情况的重要史料。一般来讲，《古兰经》就如基督教徒家中的《圣经》一样，是家家必备的珍贵物件。
　  5.信前定

“前定”，是阿拉伯语“太克底尔”Takdir的意译，即一切事物及其变化都是由安拉预先安排的，不仅人的富贵贫贱、祸福生死、美丑善恶等由其决定，就连自然界的风雨雷电、四季交替、山川草木、日月星辰等也统统服从他的意志。书中以玉器梁的葬礼揭开韩子奇发家的序幕，用韩新月的葬礼作为终点，将韩子奇的人生推向终结，从一无所有的初始，走向一无所有的生命尽头，什么也没有改变，一切都回到了原点。这一点韩子奇后来才想明白“人还在娘胎里的时候，安拉就给他写好了命书，预定了一生的寿限、收入、职业、福分。凡是命中所有的，不求自来；凡是命中所无的，强求必失”[4]，正应了孔子说的“三十而立；四十而不惑；五十而知天命”。
6.信末日
韩子奇“牺牺惶惶地走向末日，《古兰经》早就预言了全人类都无可逃遁的末日的来临，那时候，苍穹破裂……死者的躯体将复活，每个灵魂都站在真主的面前，接受审判……善者永居天园；恶者，投入火狱。”[5]据《古兰经》描述，天堂是一个有树木河流的美丽花园，居住在其中的人享用着美味佳肴，穿戴着华服珠宝，有漂亮男女伴随，生活无忧无虑，这是真主的赏赐；火狱里的人则受尽各种极刑，永世不得翻身。伊斯兰教是务实的宗教，既强调后世，又注重今世，圣训说“你当为今世而耕耘，就像你永远不死；你当为后世而功干，就像你明日即死”，要人们毫无疑义地相信后世；同时又强调人们不能抛弃生活，积极参与现实事务，号召人们“两世兼顾、两世吉庆”，主张一种幸福的现世生活，只有现世做好，后世才能永远安乐。

伊斯兰教认为，必须具备六大信仰，才是真正的穆斯林，信仰真主是伊斯兰教的核心，是其他信仰的前提和基础。有这样一种说法，神在造人后，发现泥做的人总是软软的，一经风雨就会倒下，于是神在人的背上插了根脊梁，这根脊梁在人遇到无论多大的风雨、多深的坎坷时，终可以让人屹立不倒，这根脊梁就是信仰。我是没有信仰的，但我喜欢宗教，不管是佛教、基督教、伊斯兰教，我相信所有宗教追求的都是一种至善状态，都有它积极的一面，当然一个人达到至善的状态并不只有通过宗教一种途径，通过对自我完善的追求也能够达到至善的状态，这一状态需要内心坚定的信念来实现。

（二）五大天命
“五大天命”，简称“五功”，是穆斯林不可缺少的生活实践内容，分别为“念”、“礼”、“斋”、“课”、“朝”。
1.“念”是五功之首，是穆斯林信仰的表白，即赞念安拉，承认安拉的存在和独一无二。赞念安拉的诵词主要指清真言，“万物非主、惟有安拉，穆罕默德是主的使者”，这是伊斯兰教基本信仰的纲领性表达，通过诵念清真言可表示对信仰的公开表白，即可成为穆斯林；清真言是穆斯林一生中听得最多、念得最多的一段，每个穆斯林从孩提时就须念会，每天要念，礼拜时要听清真言，临终前说的或听的最后一句话也应是清真言，所以璧儿觉得“自己作为长女、父亲的至亲骨肉，在他最后的时刻竟然没有守在身旁，没有提醒他念清真言，这是一个穆斯林最大的缺憾！”她“衷心地为他念诵：‘万物非主，惟有安拉；穆罕默德，主之使者’她相信，父亲一定是听到了……”[6]换言之，一个穆斯林必须以清真言伴之自己的一生。

而姑妈作为勤劳纯朴的穆斯林代表，她在不知如何调节冰玉母女和璧儿的矛盾时，情急之中下意识地喊道“主啊！这可怎么办？”这一声“主啊”是穆斯林祈福的呼唤，求助的呼唤，当他们在充满矛盾的现实生活中不能自拔的时候，就只有“把命运交给万能的主，请主来裁决”[7]了，这与姑妈的身份——文化程度不高的家庭妇女也是相符的。

2.“礼”即礼拜，是穆斯林面向麦加克尔白天房诵经、祈祷、跪拜等一整套宗教仪式的总称。礼拜有“拜外六件天命”，即“水净、衣净、处所净、举意、认时、朝向正”。《古兰经》中说“安拉是喜爱清洁的”，穆罕默德把讲究清洁提高到信仰的高度，“清洁是信仰的一部分”，伊斯兰教将这些卫生要求赋予宗教意义并将它渗透到了人们生活的细节之中。教徒在礼拜之前要做净礼，即在教法意义上的沐浴仪式，以示涤罪。沐浴分为“大净”和“小净”，其适用范围以及沐浴的部位、顺序、次数等都有严格的规定，一般性礼拜只做小净，“韩太太默默地做晨礼前的小净：洗手、洗脸、刷牙、漱口、清鼻、用湿手抚摸头发，洗脚并清洗下身。这洗浴是神圣的，它意味着清除自身的罪恶”[8]；“吐罗耶定巴巴和易卜拉欣常年跋涉，四处流浪，常常在途中找不到水，便只好‘代净’了：用手摸一摸地上的土，凭着信仰模拟洗浴的动作摸脸、搓手”[9]，这称为“土净”或“代净”。礼拜又有“拜内六件天命”：“端立、抬手、诵经、鞠躬、叩头、跪坐”，韩太太“面对麦加的方向肃立，两手举到耳际……长时间地跪坐，并从头循环数次，在她一丝不苟地完成这些动作的同时，还轻轻地念诵着阿拉伯语的赞词”[10]。主命拜是信徒必须履行的功课，包括每日五次的五时拜，每星期五的聚礼以及会礼、殡礼等；在一些穆斯林国家和地区，虔诚的信徒到了礼拜的时间通常都会关门闭户，包括商场和店铺。我永远都忘不了那一幕，清晨的兰州火车站站台上，一个步履匆匆的穆斯林男子从随身携带的提包里拿出一张拜毯铺在地上，面朝西方就地跪倒，开始了他神圣的天命功课。
3.“斋”，即“斋戒”，按照教规，每年教历九月（莱麦丹月）为斋月，每个成年穆斯林都应“把斋”一个月，斋戒期间，每日从天将破晓至落日，禁饮食、禁房事、戒除邪念、一心向主。“在天寒地冻的隆冬腊月，韩太太和老姑妈虔诚地把着斋，一天一天，对美食热茶连眼皮儿都不翻”[11]“老姑妈自己把着斋，仍然尽心尽力地伺候着全家的吃喝……韩太太在为姑妈的丧事操劳的时候，还在严守着戒斋的主命，她忍着饥饿，滴水不沾，粒米不进，连一口唾沫都不吞咽……孕妇是不必把斋的，病人、老人、出外的人和哺乳的妇女都可以不把斋……”[12]封莱麦丹月的斋是所有健康的成年穆斯林必须恪守的斋戒，无故不封这种斋，属犯罪行为；因特殊情况不能封斋的，按规定要补斋或以施舍的办法罚赎。伊斯兰教认为斋戒是一种善功，象征着内心负疚的穆斯林向安拉忏悔，通过斋戒可使人们学会节制、磨练意志、清心寡欲、忍饥耐饿、防止罪恶发生，维护安宁的社会秩序。

    4.“课”又称“天课”，按照教规，穆斯林必须每年将资财作一清算，除去正常开支所需外，其盈余资财包括动产和不动产均按不同课率缴纳，目的在于限制富有者聚敛财富。天课是伊斯兰教重要的经济制度，带有严肃的法律约束性质；与此相对，穆斯林还有一种自愿履行的义务，即散“乜帖”（海的耶），散乜帖是一种善行，为穆斯林所追求，“按照教规，无论亡人在临终前有没有要求……儿女们都应该尽这份孝心，以他的遗产的三分之一做‘乜帖’，这样就把他生前所欠的斋戒和礼拜都弥补上了”[13]新月去世后，韩太太“要奉真主之命，为女儿广施博舍，多散‘乜帖’，多积善功[14]”,这当然是出于罪赎,何尝不是一个母亲对女儿深深的愧疚呢？
     5.“朝”指穆斯林朝觐麦加克尔白天房及一系列礼仪活动的总称，也称“朝克尔白”，伊斯兰教规定每个穆斯林一生之中，如果在身体健康、经济许可(不得借债朝觐)和路途平安的情况下，一生须至少赴麦加朝觐一次，“每年的伊斯兰教历十二月上旬，来自世界各地的穆斯林，远离家乡，成群结队，有的步行，有的骑乘……奔向日夜思慕的麦加……求得了死后进入天园的门券，这是穆斯林最崇高的愿望……”[15]。随着时代的发展，世界各地的穆斯林前往圣地朝觐，已有原来的步行或乘马、驼等变为现代化的交通工具，时间也由原来的半年、一年甚至更长时间缩短为十几个小时，自20世纪80年代中期，中国伊协每年都组织自费朝觐人员租赁包机前往圣地麦加完成朝觐功课。
（三）主要节日和纪念日
“开斋节”也叫“肉孜节”，是穆斯林最重要的节日，伊斯兰教规定，每年教历九月为斋月，凡成年穆斯林全月封斋，斋月最后一天寻看新月，见月次日为教历10月1日，即开斋节，届时举行会礼，庆祝斋功圆满完成，“规模之盛大、气氛之热烈，决不亚于汉人们的春节和西方的圣诞”[16]，如未见新月则顺延，但不超过三天。
“古尔邦”节，又称“宰牲节”，在教历12月10日，穆斯林朝觐麦加的最后一天。据古老的阿拉伯传说，先知易卜拉欣在梦中接到安拉的启示命他宰杀其子献祭，当其子俯首待杀时，安拉派天使送来一只绵羊代替，自此阿拉伯半岛便有了宰牲献祭的习俗，伊斯兰教承袭此俗，将其定为重要节日。“想起先知的圣行，易卜拉欣·韩子奇痛悔不已！他玷污了先知的名字，辜负了吐罗耶定巴巴的瞩望……被虚幻的凡世蒙蔽了双眼……为了那些玉，他放弃了朝觐的主命；为了那些玉，他抛妻别子；为了那些玉，他葬送了冰玉母女……他一生中总是被玉所驱使，如果不是因为玉，他也许每一步都不是这样走过来的……”[17]，在这里，韩子奇对于“玉”的狂热又何尝不是一种“欲”呢？虽然此“玉”非彼“欲”！

盖德尔夜，意为前定、高贵之夜，据伊斯兰教传述，应为斋月的第27夜，真主在此夜始降《古兰经》，是极为贵重的一夜，故“《古兰经》说：‘盖德尔，比一千个月价值更高’，韩太太在‘盖德尔’彻夜祈祷，把自己虔诚的心奉献给真主，弥补女儿十九年来所欠缺的戒斋和礼拜，洗刷女儿的一切罪过”[18]。韩太太内心的挣扎与自责可见一般，她也是在洗刷自己的罪过，我们不能忽略其实她也是个受害者。
二、伊斯兰教专有名词

（一）“赛俩目”

“赛俩目”又译作“色兰”，即祝你平安，是穆斯林相互祝安和问候用语。 吐罗耶定巴巴朝梁亦清“微微躬身，右手抚胸，道了一声：‘按赛俩目而来坤！’梁亦清一惊，慌忙答礼，也是右手抚胸，微微躬身：‘吾而来坤闷赛俩目！’他们说的是什么？对于穆斯林来说，这是完全不必翻译的，前者是：‘求真主赐给您安宁！’后者是：‘求真主也赐安宁给您！’这是穆斯林见面时的相互祝福，表示具有共同的血统和信仰。这是全世界穆斯林的共同语言，无论他们走到天涯还是海角，都能凭借这熟悉的声音找到自己的同胞。”“当时，一股温暖的电流传遍梁亦清的全身，‘噢，朵斯提，请坐，您请坐！’……‘朵斯提’只有和他有着共同信仰的人才明白，那就是‘朋友’、‘同胞’、‘兄弟’，一切穆斯林，四海之内皆兄弟。在中国，信仰伊斯兰教的有包括回族在内的十个民族，回回没有自己的语言文字，基本上使用汉语和汉字，但是其中经常夹杂着某些不肯割舍的阿拉伯语或波斯语词汇，使‘朵斯提’们听来无比亲切”[19]，“赛俩目”——很奇妙却又很实用的一句话。
（二）阿訇

阿訇是波斯语音译，意为伊斯兰学者、宗教家和教师之意，维吾尔族叫毛拉。阿訇必须精通《古兰经》和“圣训”，具有扎实的宗教学识和丰富的文化知识才可以承担起讲经传教、主持宗教仪式、料理宗教事务的使命。在我国穆斯林中，只要孩子出生，就要给起一个阿拉伯语的名字以象征其信仰，由于大多父母不懂阿语，所以一般请阿訇为孩子起名。如吐罗耶定巴巴就是以先知易卜拉欣的名字作为韩子奇的经名，梁亦清叫“阿卜杜勒”，天星的经名“赞穆赞穆”是麦加城中渗渗泉的名字，而本书的作者“霍达”这两个字亦是经名，意为学者。《穆斯林的葬礼》中阿訇为天星起好名字后，“玉儿替姐姐抱着孩子，隔着产房的窗户，阿訇口中念念有词，吩咐里边将孩子右耳朝着他，轻轻地吹去一口气；再掉过方向，朝左耳吹一口气；然后接‘堵阿以’，命名仪式完成”[20]，这种吹“邦克”仪式意在祈求安拉的赐福，“堵阿以”则是指从《古兰经》中选择的在比较隆重的场合诵念的经文内容。“哪怕是一个饿死在途中的乞丐，只要穆斯林在他的遗体上发现‘割礼’的痕迹，就会怜惜地感叹一声：‘哟，是咱们回回！’责无旁贷地把他埋掉。”[21]行割礼是穆斯林男子在未成年的时候必经的宗教仪式，通常起名、吹“邦克”、行割礼都是由阿訇来完成。

三、婚姻及丧葬礼仪

（一）婚姻礼仪

婚姻是穆斯林人生中最重要的一项“圣行”，也是最严肃的一项义务，关系到种族的繁衍延绵，因此伊斯兰教鼓励穆斯林成婚、建立家庭。“按照回回的习俗，男婚女嫁，不是自由恋爱、私订终身就可以了事儿的，任何一方有意，先要请‘古瓦西’（媒人）去保亲，往返几个回合，双方都觉得满意，给了媒人酬谢，才能准备订婚……‘放小订’……‘放大订’……”，然后就是举行婚礼的迎来送往。宗教仪式的婚礼还要由“双方请来的两位阿訇写‘意札布’（婚书）。婚书上写着双方家长的姓名，新郎、新娘的姓名，以及八项条款：……。阿訇写毕，向新人祝贺，这时，新娘含羞念‘达旦’（愿嫁），新郎念‘盖毕尔图’（愿娶），婚礼达到了高潮……婚礼以再次‘拿手’结束”“按照教规，穆斯林的婚礼，最重要的条件是当事人双方自愿结合，并且必须有穆斯林中的两个男子或一男二女在场作证，此外一切繁文缛节都可有可无。”[22]韩子奇和壁儿结婚时，奇珍斋因为梁亦清的突然去世而陷入绝境，“如同天塌地陷”，根本没有能力去办一个稍微象样的婚礼，“那是灾难中的婚礼，一贫如洗的婚礼，没有嫁妆、没有宴席、没有宾客的婚礼……这些往事，韩太太从不向任何人提起，……但她自己永远也不会忘记，那是她的耻辱，她的伤痛，她的遗憾[23]……几十年来，她一直怀着强烈的愿望，要把这个遗憾补上，当然不是补在自己身上，而是补在儿子身上”，所以后来她不惜一切代价要把儿子的婚礼办得“体面”“风光”也就不足为奇了，典型的补偿心理在作祟。 
（二）丧葬礼仪
    《古兰经》中说“人人都要尝尝死的滋味，我以祸福考验你们，你们将被召归我”，这同我国西汉时期著名文学家和史学家司马迁所说“人固有一死”的道理是相同的。穆斯林认为生死乃安拉的“前定”，把人去世称为“归真”“无常”，安拉用泥土造化了人，人死后复归于土就是返本还原，因此伊斯兰教坚持土葬、薄葬和速葬。
穆斯林非常重视“做今生今世最后一次清除一切污垢的洗浴”，[24] “按照教规，最合法的洗亡人的人，应当是死者的至亲，或是有道德的人——坚守斋、拜，信仰虔诚的穆斯林，因为他们能够为死者隐恶扬善。为新月洗‘务斯里’的，当然还必须是女性。韩太太符合这所有的要求，是无可争议的最合适的人选。她先做了‘大净’ ……穆圣说‘谁洗亡人，为之遮丑恶，真主就宽恕他四十件罪过’，韩太太亲自为女儿洗‘埋体’，自己的罪过也就得到赦免了……”[25]“穆圣说‘谁与亡人穿葬衣，在后世，真主将仙衣赐予他’，韩太太责无旁贷，亲手为女儿穿葬衣——穆斯林称之为‘卧单’或‘克番’ ……六尺的大‘卧单’和四尺的小‘卧单’包裹着她的身体……‘盖头’蒙着她的秀发……这就是一个穆斯林告别人世之前的全部行装，除此之外什么也没有了……新月的遗体抬出来了，安放在院子中央，头朝正北，脸朝着西方——圣地麦加的方向。”[26]“穆斯林的葬礼隆重、庄严而简单……没有鞠躬和叩头，只有站立和祈祷，没有音乐……参加葬礼的穆斯林必须是洁净的，而且必须是男性…… [27]‘伊玛目’和阿訇们面向西方肃立，一个穆斯林死后，如果有一百个人为他举行葬礼，他就可以进天园了。新月的葬礼来宾远远超过了这个数目！……《古兰经》的声音在‘博雅‘宅中回荡……！[28]”殡礼结束后，由众人抬送亡人前往坟地埋葬。

伊斯兰教提倡土葬，但是没有棺木，“试坑，穆斯林向亡人最后表达情感的一种方式……楚雁潮凝望着直坑西侧的‘拉赫’，那是一个椭圆形的洞穴，底部平整，顶如穹庐……美香燃起来，神圣的经声在墓地回荡……新月安卧在‘拉赫’里，头向正北，脸朝西方……他默默地拿起封闭洞口的砖，和天星一起，一块一块地垒起来……天星挡上‘拉赫’板，亡人和亲人之间被隔开了……”[29]；伊斯兰教主张速葬，一般当日归真次日即葬，“奔土如奔金”，韩子奇当然知道，“但他舍不得女儿走，他乞求妻子，让女儿多留一天，再多留一天……[30]新月在家里又住了两天，该走了，决不能超过三天，非走不可了”，为做到速葬，应遵循就近原则；伊斯兰教主张薄葬，无论死者生前富贵贫贱均以同样大小的白布包裹，同等面积的洞穴埋葬，举行同样程序的殡礼，禁止贵重物品陪葬，即使是富有的沙特国王也是如此，这一点值得我们汉族去借鉴和学习。
四、伊斯兰教禁忌

（一）饮食禁忌
《古兰经》说安拉允许人们吃“一切合法而佳美的食物”，伊斯兰教提倡可食的畜禽须经依法宰杀，其肉方是洁净的合法的，鱼类例外；禁食血液；禁吃猪肉、猛禽猛兽和不反刍的畜类；禁食诵非安拉之名而宰杀的动物。淑彦有了喜，“这使得婆婆平添了百倍过日子的兴头，特地买了只活鸡，又绕道儿到清真寺请老师傅给宰了[31]，给淑彦换换胃口，补补身子”； 注意要说“宰”不能说“杀”，而且像猪肉等禁食物也不是百分百的禁食，《古兰经》中有这样的明示，如果在别无选择的情况下、逼不得已而食用禁食物以此来保全生命，真主是可以原谅的，非常的人性化。
韩子奇在东来顺“要了两盘肉片和一小碟糖蒜……没要酒，酒是穆斯林的禁忌，他恪守着，和许多穆斯林一样，也不抽烟”[32]；在伦敦的享特家里看到享特太太为迎接客人而特意准备的丰盛的早餐，“韩子奇犹豫了一下说‘很抱歉，享特太太，刚才我忘了告诉您，我们是……’‘清真！’享特太太接过话说……‘我们家是从来不吃火腿、猪排之类的，也不用荤油！’……”[33]然后宾主以茶代酒干了杯。韩子奇订了蛋糕给新月庆生，姑妈做了寿面，韩太太说“甭管洋的、土的了，都是讨个吉利，只要孩子喜欢，咱们就两样儿搀和着来！……这当然是因为新月的病，但还有一个原因：这蛋糕是在清真食品店订做的，虽是‘洋玩意儿’，也能够接受了”[34]，后来楚老师把一个大纸盒小心翼翼地放在桌上，韩太太说“这怎么好意思？还让您破费了”其实她在想“如果这蛋糕不是清真的，还得请他拿回去”；[35]天星结婚时，韩太太买了很多糖，“尽着客人连吃带揣毫不吝惜，惟独不预备酒……穆斯林的规矩不能破，等客人走了，汉人用过的那碗啊筷子啊还都得使碱水透透地煮呢”[36]所谓无酒也成席。真正虔诚的穆斯林甚至于连汉族家里的水都不喝，更别说是吃饭了，相应的，在中国西北和华北的很多城市，就连肯德基、麦当劳这些洋快餐都打的是“清真”牌，也算是入乡随俗吧！
（二）服饰禁忌
中国穆斯林的服装是民族性的，而不是宗教性的，如果说还有一点例外，那就是妇女外出必须戴盖头了，目的是要求她们自己“检点”，新月入葬前的服饰里就出现了盖头，这是必须品；男性礼拜时则必须头戴白色小帽。值得注意的是《穆斯林的葬礼》这本书中韩太太和姑妈等穆斯林妇女出场的时候并未提到盖头，也许是由于她们身处城市，在与汉族的相处中逐渐舍弃了这一传统，这一点我无从考证，但是时至今日，甘青宁地区的穆斯林妇女大多还是恪守着这一点，无论城市或农村。
（三）婚姻禁忌

   《古兰经》禁止穆斯林与外教人通婚：当冰玉拒绝奥立佛示爱时说“我是个穆斯林，是个信奉真主的回回，在我们之间有一条不可跨越的界限”[37]；当楚雁潮跟韩子奇夫妻坦白对新月的感情时，老太太说“这事儿明摆着成不了，您应该知道：您跟我们隔着教门呢！”[38]“我们回回，男婚女嫁，历来都找回回人家，不能跟汉人做亲，万不得已也只有娶进来，随了我们，决没有嫁出去的！”[39]过后韩太太又向新月摊牌了“你就不知道自个儿是个回回吗？回回怎能嫁个‘卡斐尔’！”[40]现实生活中亦不乏穆斯林和其他民族通婚的例子，前提是有一方要做出让步，往往是非穆斯林归信伊斯兰教。
《古兰经》亦禁止穆斯林同时娶两姐妹：韩太太骂妹妹道“这个不知寒碜的贱货！天底下有亲姐俩嫁一个汉子的吗？”[41]姑妈求她“咱姐俩再商量商量，非得把玉儿赶走不成吗？”“她造的这罪，退一万步说，就是我能容，教规也不容啊！”“诚然，梁冰玉是有罪的，韩子奇是有罪的，他们的结合，没有‘古西瓦’，没有证婚人，没有婚书，也没有举行宗教仪式，当然是非法的，是真主和穆斯林所不能容忍的……更何况……她是他的合法妻子的妹妹，《古兰经》中赫然载有这样的戒律……”[42]。如韩太太般虔诚信教，只求丰衣足食、相夫教子，简单地过日子，可是造化弄人，她做梦也没想到她至亲挚爱的两个人会以这样的方式背叛她，冰玉走后，韩子奇从此再没踏进过他们的卧室，而是睡在书房的沙发上，而这一切让她如何微笑着去面对？她又何尝不是一个可怜的人！
（四）丧葬禁忌

    禁止喧嚣，梁亦清的葬礼“没有吹吹打打的乐队”[43]，新月的葬礼同样“没有音乐”[44]；禁止妇女和非穆斯林参加，郑晓京和罗秀竹赶来参加新月的葬礼，“女乡老像避瘟疫似地往外推着她们：‘不成，连我们都不成，还能让你们进去？……谁也不能见了，别说你们汉人了”[45]；禁止嚎啕大哭，给新月送葬的队伍在前往回民公墓的路上，“没有捶胸顿足的哭声，只有低低的饮泣”[46]；禁止设灵位、祭台和向亡人祈祷，全家人来为新月“游坟”时“没有祭品、没有食物、也没有花圈”[47]；
五、新月——伊斯兰的标志

原著共有26处关于月亮的描写，作者以生活常态为构架，在文字层面上显现着月梦、月冷、月清、月明、月情和月落，通过月的阴晴圆缺写时光交替，烘托人物情感，意境深远。奇珍斋“大门上的联额（随珠和璧、明月清风），屏风上的山水（峨眉山月、姑苏夜月、卢沟晓月、沧海涌月），院里的花木，显然都不是无意设置的”[48]。新月在伊斯兰世界里更是随处可见，回首即是大圆顶，抬眼便是望月楼，作为伊斯兰标志的新月同样不是无心之作，代表了幸福、欢乐和祥和。月亮总是周而复始地变化，由缺变盈，一段时间又完全看不见，这种种月相不仅与海潮的涨落和雨水的来去相关，以此又关系到植物的生长及土地的丰产，还常常与死亡相联系，这是生命的最后阶段；与女人相联系，她们通过孕育生养而使生命更新的能力来自于月相变化相似的月经周期，从月亮周期性更新的事实中，古人确认了自己的希望。月亮在一定程度上还显示了二重性：亮与暗，盈与缺，旧与新，生与死，男与女，通过它的交替和改变，又暗示着对所有二重性的克服，这在许多神圣事物的象征体系中也是一个关键的主题。“人有悲欢离合，月有阴晴圆缺，此事古难全，但愿人长久，千里共婵娟！”我想，这也是原著的一个主题！
冰心先生在为《穆斯林的葬礼》外文版所写的序言中这样说道“关于回族，我知道的很少，因为我的亲戚朋友里，没有一个回族人。我只知道回族人都爱干净，不吃猪肉，男人们戴着一顶医务工作者那样的白帽；北京有一条牛街，里面住的都是回教人，还有教堂（清真寺），如此而已……看了《穆斯林的葬礼》这本书，就如同走进一个完全新奇的世界，我觉得它是现代中国百花齐放的文坛上的一朵异卉奇花，挺然独立。”刘白羽先生称“这是一部穆斯林圣洁的诗篇，充满悲剧的美感。”在此之前，我对伊斯兰教也有过一知半解，但从来没有深入了解更多的有关宗教本身的内容，《穆斯林的葬礼》为我们揭开了一个古老民族的神秘面纱。很多人都说读完《穆斯林的葬礼》后哭了，我也不能例外，一本书能让这么多不同经历的人感动，我想这就是文学最大的魅力！
注释
[1]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第21页；

[2]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版第2、3页；

[3][11]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第587页．第589页；

[4]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第725页；

[5][17]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第733页；
[6][13]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第123页．第129页；

[7]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第649页；

[8][10]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第111页．第112页；
[9][15]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第25页．第24页；

[12]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第683页；

[14][18][30]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第701页；

[16][32]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第206页．第192页；

[33]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第327页；

[19]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第19页；

[22][20]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第221、223、224页．第227页；

[23]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第373-374页；

[21][24]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第124、126页；

[25][26][27][44]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第703、704、705页；

[29]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第704、705页；

[28][45][46]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第707、708页．第709页．第710页；

[29]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第711页；
[31]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第568页；
[34][35][36]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第359页．第363页．第376页；

[37]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版2001年2月第15次印刷．第470页；

[38][39]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第579页．第581页；

[40]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第596页；

[41][42]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第649页．第664页；

[43]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第127页；

[47]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第715页；

[48]霍达．《穆斯林的葬礼》．北京十月文艺出版社．1988年版．第8页；

参考书目

1《新时期阿訇实用手册》陈广元主编·东方出版社

2《伊斯兰教文化面面观》          ·齐鲁书社

3《伊斯兰教基础知识》  秦惠彬主编·宗教文化出版社·1999年版

4《世界三大宗教与中国文化》之《伊斯兰教与中国文化》篇

PAGE  
11

